# 第八章

# 罗马书八章 1~39节

# 圣灵的帮助

人要如何处理思想和肉体之间的挣扎呢?人要如何去除阶级之分和歧视的问题呢?保罗在罗马书七章指出,人无法借着律法除去这样的挣扎,因为人的肉体是已经卖给了罪的权势,作了罪权势的奴仆,因此人的肉体就会按照罪的权势生活。阶级之分和歧视的问题其实也是罪权势影响的一个结果。这样的生活方式是不讨上帝喜悦的。所以,上帝就借着耶稣基督的死和复活处理了罪权势的问题。凡相信耶稣基督的人就能处理这样的挣扎,选择活出上帝喜悦的生活方式,接纳彼此,欣赏彼此,因为人都是按照上帝的形象造的。那要如何处理思想和肉体之间的挣扎呢?如何去除阶级之分和歧视的问题呢?保罗就在罗马书八章为人的挣扎找出一条出路。

# 一、上帝处刑罪权势使人得新生(八1~8)

人在思想和肉体之间挣扎,常常立志行善由得我,只是行出来由不得我。这样的挣扎非常的痛苦。可是,保罗却在罗马书七章 25 节说:「感谢 神,靠着我们的主耶稣基督就能脱离了。」也就是说,耶稣能够帮助我们脱离罪的权势,以致我们的肉体就不再受罪权势的捆绑,那么,我们就可以选择行我们立志要行的善,去除阶级之分和歧视的问题。

#### 1. 上帝处刑罪权势使人不定罪(八1~3)

保罗在罗马书八章 1 节说: 「如今,那些在基督耶稣里的就不定罪了。」 (Οὐδὲν ἄρα νῦν κατάκριμα τοῖς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ.) 「ἄρα」是连接词,采用结论用法, 翻译为「因此」,表明思想和肉体挣扎的一个结论,在如今(νῦν)就不再一样了。是 什么因素造成如今不再一样呢?

由于罪权势所捆绑的肉体行了上帝不喜悦的事,所以我们需要面对上帝的审判。可是,那些相信耶稣的人就被迁移进入在基督耶稣里,脱离了罪权势对相信之人肉体的辖制。因此,那些在基督耶稣里的人就没有定罪(κατάκριμα)的事,因为耶稣已经赦免了基督徒借着肉体所犯的一切罪恶。耶稣是如何帮助基督徒脱离罪权势的捆绑,以致不被定罪呢?

保罗在罗马书八章 2 节说: 「因为赐生命圣灵的律,在基督耶稣里释放了我,使我脱离罪和死的律了。」 (ὁ γὰρ νόμος τοῦ πνεύματος τῆς ζωῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ ἡλευθέρωσέν σε ἀπὸ τοῦ νόμου τῆς ἀμαρτίας καὶ τοῦ θανάτου.) 相信耶稣的人可以脱离罪

权势的捆绑,以致不被定罪的原因是因为借着圣灵( $\pi$ νεύματος)的定律(νόμος)或行事方式。这位圣灵的行事方式就是赐人新生命(ζωῆς),而罪的权势却带给人死亡。所以,相信耶稣的人因为有圣灵,就得到圣灵所赐的新生命。这个新生命是借着相信耶稣的人与基督同死同复活而赐予的。由于基督徒在基督里得到圣灵所赐的新生命,因此基督徒就在基督里得到释放(ἤλευθέρωσέν),脱离了罪的权势和死的定律(νόμος)或行事方式。罪的权势和死的行事方式就是辖制人的肉体行恶,最终使人领受死的工价。然而,在基督里,圣灵所赐予的新生命翻转了人的生命,使相信的人不再受罪权势和死的辖制,而能活出圣灵所赐新生命的行事方式。这样的新生命当然也包括了接纳彼此,除去阶级之分和歧视的生活方式。因此,罗马书八章  $1\sim 2$  节可翻译为:「因此,如今对那些在基督耶稣里的人来说,就没有定罪了。因为源自产生生命之圣灵的定律已借着基督耶稣释放了你,脱离源自罪的权势和死的定律。」

然而,为何圣灵所赐的新生命可以帮助相信耶稣的人脱离罪权势和死的辖制呢? 会问这个问题是因为保罗在罗马书七章 14~25 节呈现律法无法帮助人胜过罪权势的限制,那基督徒如何可以靠着圣灵得胜呢?如何可以胜过阶级之分和歧视的问题呢?

保罗在罗马书八章 3 节说: 「律法既因肉体软弱,有所不能行的, 神就差遣自己的儿子,成为罪身的形状,作了赎罪祭,在肉体中定了罪案。」(τὸ γὰρ ἀδύνατον τοῦ νόμου ἐν ῷ ἠσθένει διὰ τῆς σαρκός, ὁ θεὸς τὸν ἑαυτοῦ υἰὸν πέμψας ἐν ὁμοιώματι σαρκὸς ἁμαρτίας καὶ περὶ ἁμαρτίας κατέκρινεν τὴν ἁμαρτίαν ἐν τῆ σαρκί,)「γὰρ」是连接词,采用解释用法,翻译为「事实上」,解释为何借着耶稣基督能脱离罪的权势和死亡,但律法却不能的情况。

这节经文不是说人的肉体是软弱的,而是说律法是软弱的(τὸ ἀδύνατον τοῦ νόμου),也就是律法所不能作到的事,就是胜过罪的权势和死亡。所以,律法借着人的肉体(διὰ τῆς σαρκός)行事是软弱或无能为力的(ἡσθένει),因为人的肉体被罪的权势辖制。因此,上帝就出手,作到律法所不能作到的事,以帮助人脱离挣扎的困境。那么,上帝如何做到律法所不能作的事呢?就是借着耶稣基督。上帝就差派祂的独生爱子耶稣(ὁ θεὸς τὸν ἑαυτοῦ υἰὸν πέμιγας),道成肉身,取了肉体的样式(ἐν ὁμοιώματι σαρκὸς),而这肉体就是被罪权势所辖制的,目的就是借着耶稣在这肉体中突破罪权势的辖制。如何突破呢?就是借着耶稣的复活,而不是把耶稣定为赎罪祭。和合本把「περὶ ἀμαρτίας」这个希腊文介词片语翻译为「作了赎罪祭」。然而,这个希腊文介词片语其实还有另一个意思,那就是:除去罪。¹ 在考虑到人的困境是被罪权势捆绑的处境下,以及本节前半部经文指出律法无法胜过罪的权势的情境下,本文就采取耶稣是除去罪的权势对人捆绑的解释。因此,「περὶ ἀμαρτίας」这个介词片语就被翻译为「以除掉罪的权势」。

耶稣的复活就在肉体中把罪的权势定了罪案,也就是把罪的权势判刑了,在肉体中除掉罪权势的辖制(κατέκρινεν τὴν ἀμαρτίαν ἐν τῆ σαρκί)。为何耶稣的复活可以把罪的权势判刑呢?耶稣的肉体死了,这是罪的权势所能作到的最极致的结果,亦即死

2

<sup>1 〈</sup>περί〉, 《新约及早期基督教文献希腊文大辞典》, 1215。

亡。所以,胜过罪权势的方法就是超越这个死亡的极致,亦即身体复活。耶稣的身体复活,就是定了罪权势的罪案,罪的权势被打败了。相信耶稣的人就领受耶稣所成就的成果,脱离罪权势的捆绑,进到基督里。人在基督里,就是与基督同死同复活,那么,人就脱离了罪权势和死的辖制。因此,罗马书八章 3 节可翻译为: 「事实上,律法是无能力的,因为律法借着肉体持续有其限制;因为 神差派自己的儿子,透过罪权势之肉体的样式,就除掉罪的权势,所以, 神就借着肉体判刑了罪的权势,」

### 2. 上帝处刑罪权势使人行出义(八 4)

既然上帝借着耶稣的道成肉身作了律法所不能作到的事,那么,上帝这样作的目的是什么呢?由于人的肉体被罪的权势捆绑,常常立志行善由得我,只是行出来由不得我。所以,上帝借着耶稣除去了罪权势对人的捆绑。只要人愿意相信耶稣,那么,相信耶稣的人就可以立志行善,也可以行善。所以,保罗在罗马书八章 4 节说: 「使律法的义成就在我们这不随从肉体、只随从圣灵的人身上。」(ἵνα τὸ δικαίωμα τοῦ νόμου πληρωθῆ ἐν ἡμῖν τοῖς μὴ κατὰ σάρκα περιπατοῦσιν ἀλλὰ κατὰ πνεῦμα.)这节经文的「义」(δικαίωμα)是指律法公义行动的要求,²说的简单一点,就是律法要我们做对的事。上帝借着耶稣的肉体把罪的权势判刑的目的,是要相信耶稣的人行出律法所要求之对的事。那要如何行出律法所要求之对的事呢?就是随从圣灵行事(περιπατοῦσιν κατὰ πνεῦμα)。因为圣灵已经赐给基督徒新的生命,而且上帝也借着耶稣基督的死和复活使基督徒脱离罪权势的捆绑。因此,新造的人就会愿意按照圣灵行事为人,而不会再愿意随从肉体活着(μὴ κατὰ σάρκα),因为肉体已经不再受罪的权势辖制。因此,罗马书八章 4 节可翻译为: 「为要源自律法公义行动的要求实现在我们身上,就是那些不按肉体而按圣灵行事的人。」

#### 3. 上帝处刑罪权势原因(八5~8)

为了基督徒可以选择随从圣灵而活出律法的「义」(δικαίωμα),上帝就借着耶稣的肉体把罪的权势判刑了。为何上帝必须借着耶稣的肉体处理这个罪的权势呢?保罗就在罗马书八章  $5\sim8$  节指出上帝如此作的原因。

上帝要借着肉体把罪的权势判刑的第一个原因是「因为,随从肉体的人体贴肉体的事;随从圣灵的人体贴圣灵的事。」(οἱ γὰρ κατὰ σάρκα ὄντες τὰ τῆς σαρκὸς φρονοῦσιν, οἱ δὲ κατὰ πνεῦμα τὰ τοῦ πνεύματος.)(罗八 5)由于随从肉体的人(οἱ κατὰ σάρκα ὄντες)是被罪的权势捆绑,所以他们专注于有关肉体的事(τὰ τῆς σαρκὸς φρονοῦσιν),也就是会按照罪权势的行事方式行事为人。因此,为了不再使人随从肉体而活,上帝就处理这个捆绑人的罪的权势。上帝处理罪权势的方式是借着耶稣肉体的复活,并赐下圣灵给基督徒,使人不再按照罪的权势而活,而是按照圣灵新生命的

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 〈δικαίωμα〉、《新约及早期基督教文献希腊文大辞典》、381。

样式而活,从而活出有别于罪权势的行事为人。所以,随从圣灵的人(οί κατὰ πνεῦμα)专注于有关圣灵的事(τὰ τοῦ πνεύματος),也就是愿意抱定决心支持有关圣灵的事。所以,倚靠对象的不同,行事为人也会不同。愿意随从肉体的人就支持肉体的事,愿意随从圣灵的人就支持圣灵的事。这就如罗马书六章所说的是选择成为义的奴仆,还是选择成为罪的奴仆一样。这是蒙拯救的人需要选择的事:随从肉体或圣灵。因此,罗马书八章 5 节可翻译为: 「因为,那些按肉体行事的人专注于有关肉体的事;反之,那些按圣灵行事的人专注于有关圣灵的事。」

上帝要借着肉体把罪的权势判刑的第二个原因是因为「体贴肉体的,就是死;体贴圣灵的,乃是生命、平安。」(τὸ γὰρ φρόνημα τῆς σαρκὸς θάνατος, τὸ δὲ φρόνημα τοῦ πνεύματος ζωὴ καὶ εἰρήνη·)(罗八 6)上帝不愿意人因肉体所行的而死亡,因为「体贴肉体的」或是翻译为肉体的目标(τὸ φρόνημα τῆς σαρκὸς)是带来死亡(θάνατος)。上帝愿意人体贴圣灵而活,因为圣灵的目标(τὸ φρόνημα τοῦ πνεύματος)是带来生命和平安(ζωὴ καὶ εἰρήνη)。上帝爱世人,所以祂要处理罪的权势而带给人新的生命和平安。因此,罗马书八章 6 节可翻译为:「事实上,肉体的目标是死;反之,圣灵的目标是生命和平安。」这是按肉体而活与按圣灵而活的不同生命结果:死亡或得生命和平安。

上帝要借着肉体把罪的权势判刑的第三个原因是因为「原来体贴肉体的,就是与神为仇;因为不服 神的律法,也是不能服。」(διότι τὸ φρόνημα τῆς σαρκὸς ἔχθρα εἰς θεόν, τῷ γὰρ νόμῷ τοῦ θεοῦ οὐχ ὑποτάσσεται, οὐδὲ γὰρ δύναται·)(罗八 7)肉体的目标不单是带来死亡,也是与上帝为敌(ἔχθρα εἰς θεόν)。与上帝为敌的方式就是不愿意顺服上帝的律法或是上帝的方式来行事为人(τῷ νόμῷ τοῦ θεοῦ οὐχ ὑποτάσσεται)。为何人不顺服上帝的律法?「不能服」(οὐδὲ δύναται)或是没有能力的原因不是因为人无法做到上帝律法的要求,而是因为肉体被罪的权势捆绑。所以,肉体没有能力顺服(οὐδὲ δύναται)的原因是因为肉体被罪的权势捆绑,从而立志行善但却被罪的权势否决而行出违背本意的行事为人。所以,上帝就借着耶稣帮助人对付了罪的权势。那属圣灵的人能不能行出上帝的律法呢?罗马书八章 4 节就说:能,因为随从圣灵的人就能行出上帝的律法。因此,罗马书八章 7 节可翻译为:「所以,肉体的目标是敌对神,因为肉体不顺服源自 神的律法,事实上肉体没有能力。」

上帝要借着肉体把罪的权势判刑的第四个原因是因为「而且属肉体的人不能得神的喜欢。」(οἱ δὲ ἐν σαρκὶ ὄντες θεῷ ἀρέσαι οὐ δύνανται.)(罗八 8)属肉体的人(οἱ ἐν σαρκὶ ὄντες)就是不属上帝的人,因为他们不顺服上帝,也与上帝为敌,行上帝不喜悦的事。这样的人无法得到上帝的喜悦。可是,上帝爱世人,祂不愿意人被罪的权势欺骗和杀害。因此,上帝就借着耶稣把罪的权势处理了,使人可以成为属圣灵的人。属圣灵的人因为生命变成新的了,是与属肉体的生命不再一样了,所以,属圣灵的人是归向上帝而蒙上帝喜悦的人。因此,罗马书八章 8 节可翻译为:「而且那些活在肉体中的人没有能力讨好 神。」

人处在肉体之中挣扎,可是上帝要帮助无助的人,因为祂知道罪的权势带给人的结果是:按肉体而活、面对死的结局、与上帝为敌,以及不讨上帝喜悦。由于这些原因,所以爱人的上帝要借着耶稣去处理捆绑人的罪的权势,使人可以转回归向上帝,与上帝和好,行上帝喜悦的事,倚靠圣灵而活,结局是生命和平安。

### 二、信靠耶稣在圣灵中活着并要复活(八9~11)

上帝为何要处置罪的权势?原因有四:

- 一、罪的权势使人随从肉体而活(罗八5);
- 二、体贴肉体的结果是死(罗八6);
- 三、体贴肉体是与上帝为敌(罗八7);
- 四、体贴肉体不讨上帝喜欢(罗八8)。

简单的说,上帝要处置罪权势的原因是因为它使人远离上帝。上帝为了使人与祂和好与亲近,就借着耶稣处置了罪的权势,并赐下圣灵给相信耶稣的人,使人可以:

- 一、随从圣灵而活(罗八5);
- 二、体贴圣灵而得生命与平安(罗八6);
- 三、体贴圣灵而顺服上帝的律法(罗八7);
- 四、体贴圣灵讨上帝喜欢(罗八8)。

简单的说,就是愿意体贴圣灵活出上帝的心意。可是,体贴圣灵是一个怎样的生活呢?

#### 1. 属于基督而活在圣灵中(八9)

保罗在罗马书八章 9 节说: 「如果 神的灵住在你们心里,你们就不属肉体,乃属圣灵了。人若没有基督的灵,就不是属基督的。」(ὑμεῖς δὲ οὐκ ἐστὲ ἐν σαρκὶ ἀλλὰ ἐν πνεύματι, εἴπερ πνεῦμα θεοῦ οἰκεῖ ἐν ὑμῖν εἰ δέ τις πνεῦμα Χριστοῦ οὐκ ἔχει, οὖτος οὐκ ἔστιν αὐτοῦ.) 人借着耶稣得着释放,就生活在恩典之中。活在恩典之中就是活在圣灵之中。所以,保罗向当时的读者呼吁他们要活在圣灵中,而不要继续活在肉体之中,因为他们已经借着耶稣脱离了罪权势的领域,不再受罪权势的捆绑。为何基督徒可以活在恩典之中? 因为上帝的灵住在基督徒心里(πνεῦμα θεοῦ οἰκεῖ ἐν ὑμῖν)。这表示基督徒愿意顺服在上帝的主权之下,接受上帝救赎的恩典,而不再愿意顺服在罪权势之下。当人愿意接受耶稣时,圣灵就被赐下,进入人的心中,经历上帝的爱(罗五5),归属于基督,也归属于上帝。这其实就处理了人的肉体被罪权势捆绑的困境,因为基督徒已经脱离了罪权势的捆绑,被迁移进入基督里。既然基督徒已经不再受罪权

5

势的捆绑,那就能立志行善而行出善,因为基督徒愿意顺服上帝的律法,圣灵就赐力量让基督徒能顺服圣灵新生命的行事样式,活出讨上帝喜悦的行事为人。保罗其实解释了相信耶稣的人能够体贴圣灵的原因,是因为圣灵居住在相信耶稣的人心里,以致这个人不再属于罪的权势,而是属于基督。属于基督的人就能够体贴圣灵的事。反过来说,体贴圣灵的人也能够继续相信耶稣,信靠天父。所以,体贴圣灵是一个继续相信耶稣和信靠天父的生活。因此,罗马书八章 9 节可翻译为: 「现在,你们不是活在肉体中,而是活在圣灵中,若神的灵住在你们里面;并且若有谁没有基督的灵,他就不是属于基督的。|

### 2. 肉体仍会死但圣灵复活 (八 10~11)

然而,基督徒真的可以立志行善而行出善吗?基督徒真的可以体贴圣灵而活吗?保罗首先处理肉体的死亡问题,因为相信耶稣的人仍然会死,那要如何解释呢?上帝不是已经借着耶稣的复活处理了罪的权势的问题了吗?可是,为何基督徒还会死呢?保罗在罗马书八章 10 说:「基督若在你们心里,身体就因罪而死,心灵却因义而活。」(εἰ δὲ Χριστὸς ἐν ὑμῖν, τὸ μὲν σῶμα νεκρὸν διὰ ἁμαρτίαν τὸ δὲ πνεῦμα ζωὴ διὰ δικαιοσύνην.)若基督是在基督徒心里,身体因为罪权势的缘故而死亡,但心灵或圣灵(πνεῦμα)会因为「义」(δικαιοσύνην)的缘故而带来生命。这里的「义」(δικαιοσύνην)是圣灵成就的,是与上帝有关,故可把「义」(δικαιοσύνην)翻译为拯救。所以,圣灵会因为上帝拯救的缘故而带来生命。

保罗先肯定相信耶稣的人虽然会因为罪权势的缘故而面对肉体的死亡,但却肯定 的说,圣灵会带来生命。圣灵如何带给人生命呢?就是使人从死里复活。罗马书八章 11 节说: 「然而,叫耶稣从死里复活者的灵若住在你们心里,那叫基督耶稣从死里复 活的,也必借着住在你们心里的圣灵,使你们必死的身体又活过来。」 (sì δè tò πνεῦμα τοῦ ἐγείραντος τὸν Ἰησοῦν ἐκ νεκρῶν οἰκεῖ ἐν ὑμῖν, ὁ ἐγείρας ἐκ νεκρῶν Χριστὸν Ίησοῦν ζωοποιήσει (καὶ) τὰ θνητὰ σώματα ύμῶν διὰ τοῦ ἐνοικοῦντος αὐτοῦ πνεύματος ἐν ύμῖν.) 耶稣从死里复活是因为圣灵。同一位圣灵也住在基督徒心里, 因此, 这位圣灵 也会使基督徒的肉体从死里复活。上帝就用人肉体的复活处理了人肉体会死的困境。 耶稣就是人的肉体会复活的初熟果子,而这个肉体的复活是在将来才会实现。肉体复 活之后,就不会再面临心里立志行善而不行的挣扎,因为这个肉体不再受罪权势的辖 制。由于人的肉体会面对死亡,所以人还会在已然和未然之间挣扎,也就是说,人的 肉体一方面已经脱离了罪权势的捆绑,但另一方面由于肉体还是会面对死亡,所以基 督徒还会受罪权势的诱惑。可是,基督徒愿意活出体贴圣灵的生活时,就有复活的盼 望,得力胜过罪权势的诱惑。因此,体贴圣灵是一个因复活盼望而胜过诱惑的生活。 所以, 罗马书八章 10~11 节可翻译为: 「可是, 若基督是在你们里面, 一方面, 因为 罪权势的缘故,身体带来死亡;另一方面,因为救恩的缘故,圣灵带来生命。并且, 那使耶稣从死人中复活的圣灵,若住在你们里面,那使基督耶稣从死人中复活的 神,也将借着住在你们里面祂的圣灵,使你们必死的身体活过来。」

# 三、 圣灵帮助胜过肉体已然未然的挣扎 (八 12~17)

体贴圣灵是一个继续相信耶稣和信靠天父的生活(罗八 9), 也是一个因复活盼望而胜过诱惑的生活(罗八 10~11)。这样的信靠和盼望如何帮助基督徒胜过肉体已然未然的挣扎呢?

### 1. 顺从圣灵治死肉体而活着 (八 12~13)

保罗在罗马书八章 12 节说: 「弟兄们,这样看来,我们并不是欠肉体的债去顺从肉体活着。」(Ἄρα οὖν, ἀδελφοί, ὀφειλέται ἐσμὲν οὐ τῆ σαρκὶ τοῦ κατὰ σάρκα ζῆν,) 保罗就指出基督徒「不是欠肉体的债去顺从肉体活着」(ὀφειλέται ἐσμὲν οὐ τῆ σαρκὶ τοῦ κατὰ σάρκα ζῆν)。欠债(ὀφειλέται) 的意思是不得已去做。欠肉体的债就是让肉体支配和引导自己生命的取向和生活方式。对于已经信靠耶稣的人来说,这已经是过去式,因为基督徒的生命已经是按照圣灵而活。由于欠债这个字也有责任的意思,因此,若把欠债解释为责任,或许是保罗在这里要基督徒做的事,以处理已然和未然的挣扎。怎么做呢?首先是愿意不顺从肉体活着,因为肉体不再是我们的主人。我们现在的主人是耶稣基督。为何不要顺从肉体活着呢?

保罗在罗马书八章 13 节说: 「你们若顺从肉体活着,必要死;若靠着圣灵治死身体的恶行,必要活着。」 (εἰ γὰρ κατὰ σάρκα ζῆτε, μέλλετε ἀποθνήσκειν εἰ δὲ πνεύματι τὰς πράξεις τοῦ σώματος θανατοῦτε, ζήσεσθε.) 「γὰρ」是连接词,采用解释用法,翻译为「因为」,解释为何基督徒不是肉体的欠债人。

这节经文其实和罗马书八章 6 节类似,都表示体贴肉体的结果是死,体贴圣灵的 结果是生命。这表示人继续顺从肉体活着,就表示他/她的主人是肉体而不是耶稣基 督,那他/她无可避免地会面对死亡。这不单是肉体的死,也是与上帝隔绝的死。所 以,保罗呼吁基督徒要靠着圣灵治死肉体的恶行,基督徒要愿意顺从圣灵的引导,过 凡事讨上帝喜悦的生活。也就是说,基督徒有责任倚靠圣灵所赐的力量去主动地治死 肉体的恶行,因为倚靠圣灵活着就是让圣灵支配和引导自己生命的取向及生活方式。 过去,人在没有圣灵的情况下,能够立志行善,但却无法行善,因为肉体被罪权势捆 绑,可是,现在肉体已经不再受罪权势辖制,所以基督徒就能倚靠圣灵治死肉体想要 做的恶行。保罗也说要「攻克己身、叫身服我」(林前九 27), 也就是要人主动去对 付自己的肉体,或是对付在肉体内生出的私欲,叫肉体顺服我这位愿意顺服圣灵的 我。顺从圣灵的人就必活着,顺从肉体的人必要死。这表示基督徒不该再把所有问题 归咎于人的软弱或能力的有限,因为真正问题在于,我们不愿意竭尽全力去对付恶 行,不愿意凡事都讨上帝喜悦。所以,体贴圣灵是一个竭力治死肉体的生活。因此, 罗马书八章 12~13 节可翻译为: 「这样看来,弟兄们,对肉体来说,我们不是欠债 人,为要根据肉体活着,因为,若你们根据肉体活着,你们无可避免地会死,可是, 若你们借着圣灵治死肉体的恶行,你们就必活着。」

7

#### 2. 圣灵同证上帝儿女身份胜过挣扎(八14~16)

保罗以「肉体将来的复活」处理了肉体的死亡问题,也以「主动对付肉体的恶行」来应对肉体已然和未然之间挣扎。除了这些,保罗继续以上帝儿女的身份来鼓励读者要主动对付肉体的挣扎,不要顺从肉体活着。罗马书八章 14 节说: 「因为凡被神的灵引导的,都是 神的儿子。」(ὄσοι γὰρ πνεύματι θεοῦ ἄγονται, οὖτοι υἰοὶ θεοῦ εἰσιν.)这节经文指出被上帝的灵引导的人(ὄσοι πνεύματι θεοῦ ἄγονται),就是顺从圣灵而活的人,他们都是上帝的儿女(οὖτοι υἰοὶ θεοῦ εἰσιν)。既是上帝的儿女,那就要活出上帝儿女的样式,而不屈服于肉体的私欲,主动靠着圣灵的能力去对付肉体的挣扎。所以,被上帝的灵引导的人会主动去对付肉体的恶行。简单的说,体贴圣灵是一个活出上帝儿女身份的生活。这样的生活会主动去对付肉体的恶行。

在对付肉体恶行中会害怕和挣扎吗? 保罗在罗马书八章 15 节说: 「你们所受的,不是奴仆的心,仍旧害怕;所受的,乃是儿子的心,因此我们呼叫:『阿爸!父!』」(où γὰρ ἐλάβετε πνεῦμα δουλείας πάλιν εἰς φόβον ἀλλὰ ἐλάβετε πνεῦμα νἱοθεσίας ἐν ῷ κράζομεν, Αββα ὁ πατήρ.)由于基督徒的肉体仍然需要面对死亡,这或许造成有些基督徒以为他们仍然被罪的权势辖制。有些人也因为自己过去所做的恶行而害怕面对上帝。所以,保罗指出上帝的儿女不必再感到害怕,因为基督徒不是领受奴仆的灵(où ἐλάβετε πνεῦμα δουλείας),也不会再次被罪的权势奴役。基督徒不单不会再次被罪的权势奴役,还会主动靠着圣灵去对付肉体的恶行。既然基督徒会主动出击,那就不必再惧怕罪权势的诱惑,也不必再惧怕审判和死亡,因为基督徒是上帝的儿女,并且罪恶已经被赦免,也有肉体复活的盼望。这些基督徒为何有这样的把握呢?因为基督徒是已经被收养(νἱοθεσίας)为上帝的儿子(「儿子的心」πνεῦμα νἱοθεσίας 的意思),借着圣灵能直接呼叫天父为「阿爸!父!」(Αββα ὁ πατήρ)。收养(νἱοθεσίας)也是属于上帝真正的儿子,与儿子享有同等的权力。这是一个直接和关系密切的称呼,也是对基督徒身份和地位的肯定。所以,基督徒了解了上帝的真理,那就会更有把握而不再惧怕。

为何基督徒可以这样称呼天父呢?因为基督徒是上帝的儿女。既是儿女,就可以称上帝为阿爸父。为何我们是上帝的儿女?因为被上帝的圣灵引导的人就是上帝的儿女,而圣灵是借着耶稣而赐下的。所以,「圣灵与我们的心同证我们是 神的儿女」(αὐτὸ τὸ πνεῦμα συμμαρτυρεῖ τῷ πνεύματι ἡμῶν ὅτι ἐσμὲν τέκνα θεοῦ.)(罗八 16)。由于基督徒借着耶稣而被赐予圣灵,圣灵也使人与基督联合,所以基督徒就与耶稣联合,与上帝和好,成为上帝的儿女。因此,圣灵就成为基督徒被收养为上帝儿女的证据,也使基督徒知道自己是属于上帝的儿女,并且也感动基督徒呼叫上帝为阿爸父。简单的说,体贴圣灵是一个不必再惧怕但仍敬畏上帝的生活,因为祂是爱我们的天父。因此,罗马书八章 14~16 节可翻译为:「事实上,只要是被 神的灵持续引导的人,他们都是 神的儿子们。所以,你们不是领受奴仆的灵,再次去到惧怕,而是领受成为嗣子的灵,靠着这灵,我们开始呼叫:「阿爸!父!」圣灵亲自与我们的灵一同见证我们是 神的儿女们。」

从以上对圣灵工作的描述,我们看到圣灵的工作奇妙。祂不单使我们的肉体复活(罗八 11),也帮助我们治死肉体的恶行(罗八 13),引导我们活出上帝的心意(罗八 14),并同证我们是上帝的儿女(罗八 16)。所以,体贴圣灵的生活是:

- 一、一个继续相信耶稣和信靠天父的生活(罗八9);
- 二、一个因有复活盼望而胜过诱惑的生活(罗八10~11);
- 三、一个竭力治死肉体恶行的生活(罗八12~13);
- 四、一个活出上帝儿女身份的生活(罗八14);
- 五、一个不必再惧怕但仍敬畏上帝的生活(罗八 15~16)。

# 3. 上帝儿女领受产业与荣耀(八17)

相信耶稣的人是上帝的儿女,上帝不单使基督徒身体复活,还会使基督徒与基督一同继承产业。罗马书八章 17 节说: 「既是儿女,便是后嗣,就是 神的后嗣,和基督同作后嗣。如果我们和他一同受苦,也必和他一同得荣耀。」 (εἰ δὲ τέκνα, καὶ κληρονόμοι κληρονόμοι μὲν θεοῦ, συγκληρονόμοι δὲ Χριστοῦ, εἴπερ συμπάσχομεν ἵνα καὶ συνδοξασθῶμεν.) 「后嗣」 (κληρονόμοι) 的意思是承受产业的人。这样的承受不是因为耶稣死了,而是因为耶稣复活了而能领受。同时,这样的领受也是不配得的,但却因上帝的恩典,借着耶稣而赐下给基督徒。那么,基督徒是承受怎样的产业呢?由于基督徒是与基督一同承受产业,而基督所承受的产业是与上帝同在的荣耀(συνδοξασθῶμεν)。复活的耶稣基督已经被升高,享受祂与上帝同在的荣耀。所以,基督徒所承受的产业是与上帝同在的荣耀。这其实就是永生,与上帝在一起的生命。这样的生命继承了上帝的国,与上帝的国有份。

在基督里与基督一同得荣耀是好的无比的事,可是基督徒会经历受苦。这个受苦不是生而为人必须经历的患难,而是因信仰的缘故而遭受的苦难和逼迫,也就是在不认识基督为主的世界里因忠于基督所必然带来的苦难。在已然未然之间,肉体会经历不管是人生生活的挣扎或是在信仰生活中的苦难和难处,可是,保罗呼吁基督徒要因自己是上帝的儿女,是与基督一同继承产业的继承人,那就要与基督一同受苦(συμπάσχομεν),因为与基督联合就是在这世上与基督一同受苦。基督徒忠于耶稣而活就会受苦。在受苦中,基督徒会愿意坚持到底,在挣扎中治死肉体的私欲与恶行。基督徒忍受苦难的结果是与基督一同得荣耀(συνδοξασθῶμεν)。这个荣耀就是永生,是基督徒身体的复活。因此,罗马书八章 17 节可翻译为: 「并且,若我们是儿女们,我们也就是承受产业的人,一方面我们是承受 神产业的人,另一方面我们是与基督一同承受产业,若我们与基督一同受苦,为要我们也一同得荣耀。」

简单的说,体贴圣灵是一个与基督同受苦同得荣耀的生活。所以,那些随从圣灵的人,是属于上帝家里的人,是上帝的儿女,那就不再被定罪了。虽然基督徒不再被 定罪,但仍然有挣扎。这个挣扎或许从罗马书七章内心的道德性挣扎,变成外在的挣 扎,也就是外在罪恶环境所带来的苦难和难处。不单如此,基督徒所面对的挣扎或许也是耗竭,就是疲惫、挫折、压力、枯竭、无助、无望、情感流失、干涸,以及愤世嫉俗等。这是一种深层的自我疲倦,就如旧约的以利亞在和巴力的先知属灵争战大大得胜之后,引发忧郁症状的情境一样。基督徒如何面对大环境的苦难和枯竭,将影响他们的行事为人。可是,保罗呼吁读者要顺着圣灵得力,治死肉体的恶行,也要与基督一同受苦,去面对大环境所带来的苦难,那就能与基督一同得荣耀,因为体贴圣灵就是一个与基督同受苦同得荣耀的生活。

# 四、 圣灵帮助基督徒与受造之物同蒙救赎 (八 18~30)

其实这个肉体的挣扎不只牵涉个人的救恩和道德性的挣扎,它也牵涉到整个受造之物。所以,上帝儿女的救赎与受造之物的救赎是有关联的。

### 1. 人的救赎影响受造之物的救赎(八18~21)

因此,保罗在罗马书八章 18 节说: 「我想,现在的苦楚若比起将来要显于我们的荣耀就不足介意了。」(Λογίζομαι γὰρ ὅτι οὐκ ἄξια τὰ παθήματα τοῦ νῦν καιροῦ πρὸς τὴν μέλλουσαν δόξαν ἀποκαλυφθῆναι εἰς ἡμᾶς.)基督徒在现今的受苦有荣耀的盼望。为何现在的苦难不足挂齿?由于与上帝同在是好的无比的荣耀(δόξαν),所以,对比现在为基督所受的苦楚,就不足介意了。这个苦楚和八章 17 节所说的受苦是一样的,亦即为耶稣受苦,因忠于基督而受苦。荣耀就是与上帝同在而有的荣耀。这个荣耀我们现在借着相信耶稣而经历。这个荣耀我们在将来就要看见。所以,既然基督已经胜过罪的权势,并且也有将来荣耀的盼望,那么,身为上帝的儿女就在救恩上有了确据。既是如此,基督徒就要治死肉体的恶行,付上代价,顺从圣灵而活。

上帝的儿女如何显示自己是上帝的儿女呢?就是顺从圣灵活着,活出上帝喜悦的样式,治死肉体恶行。保罗说顺从圣灵引领的人就是上帝的儿女(罗八 14)。上帝的儿女不单在道德行为上顺从圣灵的带领而行,也在对付肉体恶行的事上影响受造之物的救赎。所以,罗马书八章 19 节说:「受造之物切望等候 神的众子显出来。」(前 γὰρ ἀποκαραδοκία τῆς κτίσεως τὴν ἀποκάλυψιν τῶν υίῶν τοῦ θεοῦ ἀπεκδέχεται.)这里的受造之物(κτίσεως)应该不是指人,因为保罗在罗马书一章  $18 \sim 32$  指出人不以上帝为上帝,悖逆上帝而行。因此,人不可能热切盼望上帝的儿女显现(τὴν ἀποκάλυψιν τῶν υίῶν τοῦ θεοῦ)。所以,这里的受造之物应该是指人类以外的受造之物。可是,为何这些受造之物不断热切等候(ἀπεκδέχεται)上帝儿女的显现呢?

保罗在罗马书八章 20 节说: 「因为受造之物服在虚空之下,不是自己愿意,乃是因那叫他如此的。」(τῆ γὰρ ματαιότητι ἡ κτίσις ὑπετάγη, οὐχ ἑκοῦσα ἀλλὰ διὰ τὸν ὑποτάξαντα, ἐφ' ἑλπίδι)「虚空」(ματαιότητι)是指无意义的挫败或是没有结果或效果,也就是说受造之物无法达成牠们原本被造的目的。人在犯罪前,上帝使土地自动长出蔬菜,完全不必人去耕作。可是,当亚当犯罪后,土地因此就无法自动长出蔬

菜,反而是自动长出荆棘。所以,亚当需要投入劳力,加倍的劳苦,与荆棘杂草奋斗,那才能使土地长出蔬菜。因此,亚当的咒诅是劳力的辛苦。土地要因亚当的咒诅而受影响,无法自动长出蔬菜,也长不出原本可用的蔬菜。因此,人需要去耕作劳苦才能有所收获。这是受造之物服在虚空之下的意思。土地在「虚空」之中,无法达到原本受造目的。可是,这不是土地自愿的,而是上帝审判亚当的结果。土地因人的恶行而受牵连,呈现荒凉(珥一 10,「田荒凉,地悲哀;因为五谷毁坏,新酒千竭,油也缺乏」)。尤其是现在,人的恶行造成气候的变迁,气温的上升,使一些土地沙漠化和干旱,农作物无法结果或生长;热带的流行病、登革热和疟疾,也在温带国家出现;空气污染造成每年一万人死亡。3

除了土地受人恶行的影响,田野的走兽、空中的飞鸟和海里的鱼也因人的恶行而被消灭,就是被灭种,青草也枯干(何四 3, 「因此,这地悲哀,其上的民、田野的兽、空中的鸟必都衰微,海中的鱼也必消灭」; 耶十二 4, 「这地悲哀,通国的青草枯干,要到几时呢?因其上居民的恶行,牲畜和飞鸟都灭绝了。他们曾说:他看不见我们的结局」; 珥一 20, 「田野的走兽向你发喘;因为溪水干涸,火也烧灭旷野的草场」)。全球脊椎动物在过去四十年消失一半以上; 德国自然保留区的飞虫数量在过去廿五年减少了百分之七十五; 鳕鱼的迁徙从北美洲东岸转移阵地到北极, 让几个世纪以来靠鳕鱼维生的渔民捕不到鱼。4

不单如此,人的恶行也造成天、地、山、田地和城邑等都要混沌、震动和荒凉。(耶四 23~26, 「先知说:我观看地,不料,地是空虚混沌;我观看天,天也无光。我观看大山,不料,尽都震动,小山也都摇来摇去。我观看,不料,无人;空中的飞鸟也都躲避。我观看,不料,肥田变为荒地;一切城邑在耶和华面前,因他的烈怒都被拆毀」)。2003 年欧洲因为致命热浪,造成单日最高死亡人数达到两千人。2010 年俄罗斯热浪夺走五万五千人。快速都市化,也造成城市愈拥挤愈热。高温使耕地变少,主要作物面临更多虫害。当土地受人的恶行影响时,土地荒凉,无法长出蔬菜,对受造之物也产生影响,因为受造之物也依靠土地而活。土地没有蔬菜,牠们就没有粮食食用。不单如此,就算土地能长出蔬菜,但高温使作物的营养含量降低,因为二氧化碳的浓度愈高,各种膳食营养的含量愈低。营养含量降低的结果使作物变成了垃圾食物。总之,无论是高温、热浪、干旱、洪水泛滥、海平面上升、淹水、野火蔓延等气候变迁所造成的灾难,这些都是人的恶行造成的。人的恶行不单影响了自己,也影响了所居住的世界,以及居住在这世界上的受造之物。所以,我们都是为了钱而活,最后也为了钱而死,因为人类忽略了照顾受造之物。5

11

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 大卫•华勒斯-韦尔斯(David Wallace-Wells),《气候紧急时代来了》(*The Uninhabitable Earth: Life after Warming*),张靖之译(台北:天下杂志,2020),73-96,147-164。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 大卫•华勒斯-韦尔斯 (David Wallace-Wells), 《气候紧急时代来了》 (*The Uninhabitable Earth: Life after Warming*), 张靖之译 (台北: 天下杂志, 2020), 55-6。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 大卫•华勒斯-韦尔斯(David Wallace-Wells),《气候紧急时代来了》(*The Uninhabitable Earth: Life after Warming*),张靖之译(台北:天下杂志,2020),73-96。

受造之物蒙受败坏或灭绝是因为上帝对人的恶行审判的结果。所以,为何基督徒需要治死肉体的恶行?因为人的恶行会影响受造之物的命运,也会影响自己的生活和命运。所以,受造之物热切盼望上帝的众子显现,因为上帝的众子出现了,那么,这些上帝的儿女就会愿意悔改除掉恶行。既然上帝的儿女愿意除掉恶行,那就能恢复人与受造之物的创造秩序,亦即上帝的儿女就可以有效地管理受造之物。这是上帝创造之初给人类的使命,也是受造之物在败坏之中的盼望。所以,罗马书八章 21 节说:「但受造之物仍然指望脱离败坏的辖制,得享 神儿女自由的荣耀。」(ὅτι καὶ αὐτὴ ἡ κτίσις ἐλευθερωθήσεται ἀπὸ τῆς δουλείας τῆς φθορᾶς εἰς τὴν ἐλευθερίαν τῆς δόξης τῶν τέκνων τοῦ θεοῦ.)受造之物受到人恶行的影响(资本主义、过度消费也包括在内),陷入败坏之中,如土地干旱、杂草丛生、气温变迁、物种灭绝等。可是,当人借着耶稣认罪悔改后,他们成为上帝的儿女,脱离罪权势和死亡的辖制,享受上帝儿女的自由,彰显上帝临在的荣耀。为何上帝的儿女有上帝临在的荣耀?因为上帝与相信的人同在,就如上帝同在的荣耀在会幕彰显一样。所以,受造之物也盼望借着上帝的儿女享受上帝同在的荣耀(τῆς δόξης τῶν τέκνων τοῦ θεοῦ),脱离败坏的辖制或是脱离带来毁灭的奴役(ἐλευθερωθήσεται ἀπὸ τῆς δουλείας)。

因此,罗马书八章 18~21 节可翻译为:「事实上,我认为现今这个时代所受的苦是不能与将来要向我们显现的荣耀相比。现在,受造之物热切期待,不断等候 神的儿子们显现。因为受造之物在盼望中受制于无意义的挫败,不是自愿的,而是因为那位使它服从的;这盼望就是:受造之物本身也将被释放脱离产生毁灭的奴役,进入充满 神儿女荣耀的自由。」

### 2. 基督徒与受造之物一同呻吟盼望得救赎(八 22~23)

没想到,上帝所赐予的救恩不只是为人而预备,人类的救恩也牵涉受造之物的救赎。所以,不单是人类需要被救赎,受造之物也需要被救赎。罗马书八章 22 节就说:「我们知道,一切受造之物一同叹息,劳苦,直到如今。」(οἴδαμεν γὰρ ὅτι πᾶσα ἡ κτίσις συστενάζει καὶ συνωδίνει ἄχρι τοῦ νῦν·)「一切受造之物」或每一种受造之物(πᾶσα ἡ κτίσις) 就包括了人类和万物。为何「一切受造之物」一同叹息或呻吟(συστενάζει)? 因为人的恶行和上帝的审判。人的恶行不单造成人自己受苦呻吟,被罪恶捆绑,遭受恶行带来的苦果,人的恶行也造成受造之物受苦,甚至灭绝或绝种。「因此,这地悲哀,其上的民、田野的兽、空中的鸟必都衰微,海中的鱼也必消灭。」(何四 3)既是这样,一切受造之物一同呻吟后有盼望吗?有的,只要人愿意认罪悔改,受造之物也会一同被拯救。约拿书三章八节说:「人与牲畜都当披上麻布;人要切切求告 神。各人回头离开所行的恶道,丢弃手中的强暴。」由于尼尼微城的人认罪悔改,所以上帝就顾惜「不能分辨左手右手的有十二万多人,并有许多牲畜」(拿四 11)。因此,人的悔改使人与受造之物都蒙救赎。这表示受造之物要脱离呻吟,那人就需要认罪悔改,因为受造之物的呻吟和受苦(συνωδίνει)是人的恶行造成的。所以,牲畜的命运受人类的影响。只要人悔改,上帝就不再审判人与受造之

物,而是拯救。换句话说,受造之物不是从本质堕落或是从上帝对自然的原始咒诅中救赎出来,而是从人的恶行的持续影响中被拯救出来。人的罪恶被赦免了,不再犯罪了,受造之物就被拯救出来。<sup>6</sup>

因此,为何人需要治死肉体的恶行?因为人的恶行不单影响自己的命运,也影响受造之物的命运。所以,罗马书八章 23 节说:「不但如此,就是我们这有圣灵初结果子的,也是自己心里叹息,等候得着儿子的名分,乃是我们的身体得赎。」(οὐμόνον δέ, ἀλλὰ καὶ αὐτοὶ τὴν ἀπαρχὴν τοῦ πνεύματος ἔχοντες, (ἡμεῖς) καὶ αὐτοὶ ἐν ἑαυτοῖς στενάζομεν υἰοθεσίαν ἀπεκδεχόμενοι, τὴν ἀπολύτρωσιν τοῦ σώματος ἡμῶν.)由于大规模人的恶行影响了受造之物,造就气候的变迁、环境的恶劣、物种的灭绝等情况,使基督徒也在当中受苦、叹息和呻吟。这不是说有「圣灵初熟果子的人」(τὴν ἀπαρχὴν τοῦ πνεύματος),也就是相信耶稣基督的人,(而耶稣基督就是圣灵所结初熟的果子),就不会面临人的恶行所造成的恶果,因为基督徒仍然生活在这还没有被上帝更新的世上。耶稣说:「在世上,你们有苦难;但你们可以放心,我已经胜了世界。」(约十六 33)所以,基督徒在世上有苦难,也心里叹息和呻吟,以渴望救恩的最后完成。

救恩最后的完成是得着儿子的名分。「等候得着儿子的名分」(νίοθεσίαν ἀπεκδεχόμενοι)中的「νίοθεσίαν」的意思是嗣子或养子的意思,也就是上帝儿女的身份,但不是等待得到上帝儿女的身份,因为相信耶稣的人是已经成为上帝的儿女。所以,这里的意思是,当上帝的拯救应许完全实现时,上帝的儿女(嗣子)就完全享受上帝儿女身份所给予的应许实现,也就是上帝儿女的身体就从地上的限制得着释放或身体得赎(τὴν ἀπολύτρωσιν τοῦ σώματος)。这个释放(ἀπολύτρωσιν)就是身体的复活。这是基督徒在现时心中呻吟的盼望。

因此,罗马书八章 22~23 节可翻译为: 「因为,我们知道一切受造之物直到如今仍一同呻吟和同受劳苦。并且,不只是这样,如今,我们自己虽然持续有圣灵所结初熟的果子,我们自己也在自己里面叹息,为要持续热切等待嗣子身份,就是我们的身体得释放。」

#### 3. 忍受苦难等候盼望实现(八 24~25)

基督徒在现时心中呻吟的盼望是脱离世上的苦难,并身体的复活。基督徒蒙上帝拯救而得着这样的盼望。所以,罗马书八章 24 节说: 「我们得救是在乎盼望;只是所见的盼望不是盼望,谁还盼望他所见的呢?」 (τῆ γὰρ ἐλπίδι ἐσώθημεν ἐλπὶς δὲ βλεπομένη οὐκ ἔστιν ἐλπίς: ὃ γὰρ βλέπει τίς ἐλπίζει;) 「γὰρ」是连接词,采用解释用法,翻译为「因为」,解释为何热切等候身体得赎。只是这样的盼望还没有实现,因此,基督徒在世上仍然会经历苦难,身体也要面对衰残和病痛。可是,上帝借着耶稣拯救

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Laurie J. Braaten, "All Creation Groans:Romans 8:22 in Light of the Biblical Sources," *Horizons in Biblical Theology*, 28(2006): 131-159.

了我们,赐下身体复活的盼望在基督徒的生命中,并且让我们知道这样的盼望需要等到基督再临时才能实现。因此,这样的盼望使基督徒可以忍受苦难而等待盼望的实现。所以,罗马书八章 25 节说: 「但我们若盼望那所不见的,就必忍耐等候。」(εἰ δὲ ὃ οὐ βλέπομεν ἐλπίζομεν, δι' ὑπομονῆς ἀπεκδεχόμεθα.)基督徒需要借着忍耐热情期待盼望的实现,因为知道上帝是信实的,祂既拯救,就要拯救到底,实现应许,就是身体的复活。所以,我们不要对上帝的信实失望,而是要热情等候上帝实现应许和盼望的时间来到。因此,罗马书八章 24~25 节可翻译为: 「因为,我们为了这盼望而蒙拯救,可是,看得见的盼望就不是盼望,因为人看得见的事,谁还会去盼望呢?可是,若我们盼望我们不能看见的事,我们就要借着忍耐热切等待。」

### 4. 圣灵叹息的祷告帮助 (八 26~27)

除了倚靠上帝的信实和我们的忍耐来热切期待盼望的实现之外,圣灵也在这件事 上帮助我们。圣灵如何帮助我们呢?罗马书八章 26 节说: 「况且,我们的软弱有圣灵 帮助;我们本不晓得当怎样祷告,只是圣灵亲自用说不出来的叹息替我们祷告。」 ( Ώσαύτως δὲ καὶ τὸ πνεῦμα συναντιλαμβάνεται τῇ ἀσθενεία ἡμῶν τὸ γὰρ τί προσευξώμεθα καθό δεῖ οὐκ οἴδαμεν, ἀλλὰ αὐτὸ τὸ πνεῦμα ὑπερεντυγχάνει στεναγμοῖς ἀλαλήτοις·) [δὲ] 是连接词,可采用附加用法,和合本翻译为「况且」,本文翻译为「并且」,说明我 们不单继续忍耐和盼望,也有附加的另一个对象(圣灵)在帮助我们。圣灵可以帮助 我们什么呢?在罗马书八章 16节,圣灵亲自与我们的灵一同见证我们是上帝的儿女。 在这里,圣灵是帮助我们的软弱(ἀσθενεία)。我们的软弱是表达我们的限制而带来 的痛苦、愁苦或疾病。这个软弱或限制使我们在经历极大的痛苦时不晓得当怎样祷 告,或是不知道祷告的内容该说些什么。这使经历极大痛苦的我们发出「说不出来的 叹息」(στεναγμοῖς ἀλαλήτοις)。冯荫坤指出盖士曼(Käsemann)认为「说不出来的 叹息」(στεναγμοῖς ἀλαλήτοις)是指方言,就是人用圣灵的感动而发出的灵语。可 是, 由于这个叹息 (στεναγμοῖς) 是说不出来、无法表达的, 而方言是说得出来, 且在 有翻译方言恩赐的情况下,也可表达出来,再加上,不是每一个基督徒都能说方言, 所以, 「说不出来的叹息」就不太可能是指方言。<sup>7</sup>由于这里的叹息是说不出来的, 所 以. 「说不出来的叹息」比较可能是指说不出来的痛苦. 是极大的痛苦. 是自己无法 用言语来形容和表达自己到底有多痛苦,而无语问苍天。这样的无语使深陷痛苦的人 不晓得该祷告些什么内容才好而叹息。人有时经历一些极大的痛苦时,就只会叹息或 呻吟,而无法用正常的言语诉说。这就如旧约时代以色列人在埃及地受苦而痛苦呻 吟、唉哼叹息一样, 或是今天疫情中失去家人或面对各种极大痛苦的人一样。因此, 「说不出来的叹息」是指基督徒经历极大痛苦的呻吟,无法用言语表达。

既然这个「说不出来的叹息」是指基督徒的叹息,而不是指圣灵的叹息,那为何和合本把「说不出来的叹息」与圣灵连接而使经文翻译为「圣灵亲自用说不出来的叹

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 冯荫坤,**《**罗马书注释(卷贰)**》**(台北:校园书房,2001),704-5。

息替我们祷告」(αὐτὸ τὸ πνεῦμα ὑπερεντυγχάνει στεναγμοῖς ἀλαλήτοις)呢?和合本这样的翻译容易使人以为是圣灵说出「说不出来的叹息」(στεναγμοῖς ἀλαλήτοις)。可是,我们从上文的分析知道,「说不出来的叹息」其实是指基督徒的叹息。

既然「说不出来的叹息」是指基督徒的叹息,而不是指圣灵的叹息,那要如何解释「圣灵亲自用说不出来的叹息替我们祷告」这句经文呢? 「说不出来的叹息」(στεναγμοῖς ἀλαλήτοις)中的「叹息」(στεναγμοῖς)是间接受格名词。和合本使用「方法间接受格」或「工具间接受格」的用法来解释这句话,以致把这句话翻译为「『用』说不出来的叹息」。若我们使用另一个间接受格的用法,就是「利益间接受格」的用法,以致把「叹息」(στεναγμοῖς)翻译为「为叹息」,而形容词「ὰλαλήτοις」翻译为「无法言喻的」(和合本翻译为『说不出来的』)。那么,「说不出来的叹息」(στεναγμοῖς ἀλαλήτοις)这句话就可翻译为:「『为』无法言喻的叹息」。整句话就可翻译为「圣灵亲自『为』我们无法言喻的叹息祷告」。这样的翻译符合这节经文上半节的处境,亦即述说基督徒因其限制而经历极大的痛苦。这使基督徒不晓得当怎样祷告,或是不知道祷告的内容该说些什么。可是,圣灵了解我们「无法言喻的叹息」或痛苦是什么,因此,圣灵就「为」我们「无法言喻」的痛苦向上帝祷告。所以,圣灵「为」基督徒向上帝祷告,「为」基督徒所经历的痛苦向上帝祷告。这就好像耶稣基督在上帝的右边「为」基督徒祷告一样。这其实就安慰和帮助在受苦中的基督徒,使基督徒继续来倚靠上帝,从圣灵那里得着力量、安慰和盼望。

因此,罗马书八章 26 节可翻译为:「并且,圣灵也同样地因我们的限制而不断帮助我们,因为我们不知道这事,就是我们该依照所应该的祷告什么事,可是圣灵自己为我们无法言喻的叹息不断祈求。」所以,圣灵用「无法言喻的叹息」不是圣灵用我们不明白的言语「为」我们代求,而是「为我们无法言喻的叹息」代求,以致我们从上帝那里得着安慰和盼望,从圣灵那里得着力量,去面对和经过生活中各种的痛苦和挑战。

为何圣灵可以为我们祈求呢?罗马书八章 27 节说:「鉴察人心的,晓得圣灵的意思,因为圣灵照着 神的旨意替圣徒祈求。」(ὁ δὲ ἐραυνᾶν τὰς καρδίας οἶδεν τί τὸ φρόνημα τοῦ πνεύματος, ὅτι κατὰ θεὸν ἐντυγχάνει ὑπὲρ ἀγίων.)这表示因为上帝知道我们的心,也知道圣灵的心思,并且圣灵总是照着上帝的旨意为我们祈求,所以,圣灵帮助我们向上帝祈求,并且总是按照上帝的旨意祈求。在受苦中的我们或许不知道要怎样祈求,所祈求的或许也不符合上帝的旨意,可是,圣灵明白上帝的旨意,也总是照着上帝的旨意为我们祈求。所以,圣灵的帮助就安慰和刚强了受苦的我们。若我们是因恶行受苦,圣灵就帮助我们祈求,让我们愿意认罪悔改。所以,为何我们需要治死肉体的恶行?因为若我们不对付恶行,自己会呻吟,受造之物也会呻吟。蒙受阶级之分和歧视之苦的人也有说不出来的叹息。基督徒也会面对这样的叹息。可是,圣灵会帮助我们胜过阶级之分和歧视所带来的痛苦。当然,基督徒在胜过阶级之分和歧视之苦之后,就要靠着圣灵的大能去除阶级之分和歧视之苦。

因此, 罗马书八章 27 节可翻译为: 「并且, 那鉴察人心的知道, 源自圣灵的心思是什么, 因为圣灵总是照着 神为众圣徒祈求。」

### 5. 上帝使万事效力帮助 (八 28)

为何信实的上帝和圣灵要帮助我们?为何我们可以忍耐坚持期待盼望的实现?罗马书八章 28 节说: 「我们晓得万事都互相效力,叫爱 神的人得益处,就是按他旨意被召的人。」(οἴδαμεν δὲ ὅτι τοῖς ἀγαπῶσιν τὸν θεὸν πάντα συνεργεῖ (ὁ θεὸς) εἰς ἀγαθόν, τοῖς κατὰ πρόθεσιν κλητοῖς οὖσιν.) 我们在热切期待的事上可以坚定,因为知道上帝和圣灵都帮助我们。这节经文说到上帝会使「万事」(πάντα)互相效力。「万事」(πάντα)是包括不幸的事。不幸的事如何可以互相效力,为爱神的人带来益处呢?这就如旧约的约瑟。他被卖到埃及是一件非常不幸的事,可是上帝却使这件不幸的事,变成是为以色列这个民族带来有益的事,就是借着约瑟拯救以色列人脱离迦南地的饥荒,也在埃及生养众多,如海边的沙那样多,成就上帝对亚伯拉罕的应许。既是如此,在受苦中的基督徒应当继续信靠上帝,晓得万事都有上帝的美意,叫爱神的人得着益处。这个益处就是帮助基督徒忍耐到底,期盼身体得赎。

爱神的人(τοῖς ἀγαπῶσιν τὸν θεὸν)就是按上帝旨意被召的人(τοῖς κατὰ πρόθεσιν κλητοῖς οὖσιν)。上帝的旨意是要人人悔改得救,所以上帝就邀请人来相信耶稣,就如马太福音廿二章 1~14 节所说的婚筵的比喻,天国好像一个王,为儿子摆设婚筵,派仆人去叫被邀请的人来参加,但他们都不肯来。所以,耶稣说:被召的人多,选上的人少。爱神的人就是愿意来信靠耶稣的人,是上帝邀请来相信耶稣的人。所以,上帝愿意呼召人悔改得救,因为上帝的选召是没有后悔的。因此,犹太基督徒就不该继续怀疑上帝的信实,反而要知道大部分犹太人还不信主的事,也在上帝的掌权之下,「因为一神的恩赐和选召是没有后悔的。你们(外邦人)从前不顺服一神,如今因他们(犹太人)的不顺服,你们(外邦人)倒蒙了怜恤。这样,他们(犹太人)也是不顺服,叫他们(犹太人)因着施给你们(外邦人)的怜恤,现在也就蒙怜恤。因为神将众人都圈在不顺服之中,特意要怜恤众人。」(罗十一 29~32)所以,犹太人的不顺服是要外邦人可以信靠耶稣。然后,犹太人也要因为外邦人蒙怜悯而信靠耶稣。所以,犹太基督徒要忍耐等候,继续信靠信实的上帝成就对犹太人的应许。罗马书八章 28 节可翻译为: 「再者,我们知道,为了有益的事,神使所有事总是互相效力,给那些爱一神的人,就是给那些根据旨意被召的人。」

#### 6. 基督徒经历上帝实现预先所计划的救恩 (八 29)

为何上帝要让爱神的人在万事上得益处(身体得赎)呢?罗马书八章 29 节说: 因为他预先所知道的人,就预先定下效法他儿子的模样,使他儿子在许多弟兄中作长子。」 (ὅτι οῦς προέγνω, καὶ προώρισεν συμμόρφους τῆς εἰκόνος τοῦ υἰοῦ αὐτοῦ, εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν πρωτότοκον ἐν πολλοῖς ἀδελφοῖς·) 预先知道 (προέγνω) 的人是指罗马书八

章 28 节那些爱上帝的人。「预先知道」(προγινώσκω,希腊文字典字型)这个字在新约共出现五次。其他四次的意思如下:

- a. 徒廿六 5, 「他们若肯作见证、就晓得我从**起初(προγινώσκοντές)**、是按着我们教中最严紧的教门、作了法利赛人」: 在之前就认识保罗这个人是一个怎样的人;
- b. 罗十一 2, 「神并没有弃绝他**预先所知道(προέγνω)**的百姓。你们岂不晓得经上论到以利亞是怎么说的呢·他在 神面前怎样控告以色列人」: 上帝没有放弃那些被祂拯救之后的百姓,上帝在之前就认识他们;
- c. 彼前一 20, 「基督在创世以前、是**预先**被 神知道(προεγνωσμένου) 的、却在这末世、纔为你们显现」: 基督在过去就已经被上帝认识, 不是 不存在的人, 现在才出现;
- d. 彼后三 17, 「亲爱的弟兄阿、你们既然**预先知道(προγινώσκοντες**)这事、就当防备、恐怕被恶人的错谬诱惑、就从自己坚固的地步上坠落」: 已经被告知有假教师出来,事先知道了这些事情。

简单地说, 「预先知道」 (προγινώσκω) 这个字词说明两方面的意义: 第一, 是有关人方面的意义, 就是在说话之前就已经认识这个人(徒廿六 5; 罗十一 2; 彼前一20); 第二, 是有关事情方面的意义, 就是在事情发生前就已经知道这件事情会发生(彼后三 17)。由于罗马书八章 29 节的「预先知道」 (προγινώσκω) 是连接人, 所以, 这些被「预先知道」的人是上帝早已经认识的人。这使这些信靠上帝的人或是爱上帝的人更有确据, 因为他们是上帝早已经认识的人。这些人在与上帝连接的关系上是更稳固的。所以, 保罗才在罗马书八章结束时说, 没有什么东西能使爱上帝的人与上帝的爱隔绝。

另外,从以上的经文来看,「预先知道」(προγινώσκω)并没有表达上帝预先知道某些人会相信耶稣与否,或是与决定某些人永恒的命运有关,就是预定某些人被拯救进入天堂或预定某些人被定罪进入地狱。「预先知道」在这里是表达,这些爱上帝的人是上帝在他们信靠耶稣之前就已经被上帝认识了。

上帝为早已经认识的人计划了什么事情呢?就是「预先定下效法他儿子的模样,使他儿子在许多弟兄中作长子。」「预先定下」或预定( $\pi$ poópισεν,字典字型 $\pi$ poopίζω)这个字词在新约共出现六次。一般我们把这个「预定」( $\pi$ poopίζω)解释为现在相信耶稣的人是上帝在之前就已经预定会来相信耶稣的人。所以,人的救恩是上帝预定的。在过去的解释中,预定论分为四种观点: 8

a. Sublapsarian Predestination 或 Post-Lapsarianism: 人的命运是亚当犯罪后由上帝决定的,人无法做到任何符合得救的条件。马丁路德持这观点;

17

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> J. Kenneth Grider, "Predestination As Temporal Only," *Wesleyan Theological Journal* 22, no. 2 (1987): 56–64.

- b. Supralapsarianism 或 Pre-Lapsarianism: 人的命运在亚当犯罪前就已经由上帝决定了。伯撒(Beza)持这观点;
- c. 双重预定论:上帝自己决定每一个人一生将如何的永恒预旨,因上帝不是以同样的目的创造万人,祂预定一些人得永生,且预定其他人永远灭亡。(《基督教要义》,3.21.5);
- d. 有限度预定论(Class Predestiantion): 上帝没有预定个人永恒的命运。上帝只是预先决定那些愿意相信耶稣的人将被拯救上天堂,那些拒绝相信耶稣的人被定罪进入永恒的刑罚。上帝是预定结果,而不是预定人的相信与否。这与犹太人的预定论类似。阿米念持这观点。

纵观以上对预定论的观点,其共同点是上帝预定人的永恒命运,不是进入天堂,就是进入地狱。不同点是: 预定发生的时间是亚当犯罪之前或之后,以及是否有预定某些人得救或某些人被定罪。不过,预定某些人的永恒命运是否是经文所要表达的意义呢? 「预定」(προορίζω)这个字词在新约共出现六次。其中两次在罗马书八章 29和 30 节。其他四节经文的意思如下:

- a. 徒四 28, 「成就你手和你意旨所**预定(προώρισεν)**必有的事」: 耶稣被 钉十字架这件事是上帝在以前就已经计划了, 现在实现了;
- b. 林前二 7, 「我们讲的、乃是从前所隐藏、 神奥秘的智慧、就是 神在 万世以前、**预定(προώρισεν**)使我们得荣耀的」: 上帝在创造世界之前 就已经预备了救恩, 因为上帝知道人会犯罪, 所以祂预备了救恩。这里的 预定就无关上帝决定某些人会被拯救, 或决定某些人会被定罪去地狱;
- c. 弗一 5, 「又因爱我们、就按着自己意旨所喜悦的、**预定**(προορίσας)我们、借着耶稣基督得儿子的名分」: 不是预定人去天堂或地狱, 而是人借着耶稣成为上帝的儿子。上帝预定了方法, 就是人借着相信耶稣就能成为上帝的儿子。所以, 这里的预定不是决定人的相信与否, 而是上帝计划了拯救人的方式;
- d. 弗一 11, 「我们也在他里面得了基业、这原是那位随己意行作万事的、 照着他旨意所**预定(προορισθέντες**)的」: 上帝预先决定了拯救人的方 式,就是人听了福音,借着相信耶稣而蒙上帝拯救。

简单地说,以上的经文显示「预定」(προορίζω)这个字词是表达上帝在之前就已经计划妥当要如何拯救人,就是借着相信耶稣基督,使相信的人成为上帝的儿女。「预定」(προορίζω)这个字词在这四节经文没有表达预定某些人蒙拯救或预定某些人被定罪的意思。这与一般对预定论的看法不同。那么,罗马书八章 29 节的「预定」(προορίζω)是什么意思呢?

罗马书八章 29 节的「预定」( $\pi poopi(\zeta \omega)$ )是「预先定下效法他儿子的模样,使他儿子在许多弟兄中作长子。」这节经文的「预定」( $\pi poopi(\zeta \omega)$ )不是预先决定了某

些人的永恒命运,而是要相信耶稣的人可以效法耶稣的模样。所以,上帝预定那些被拯救的人或会相信的人之后要作的事是与祂的儿子一样,而不是预定他们的相信与否,而是相信后所要做的事。所以,这节经文的「预定」(προορίζω)不是在预定人的永恒命运。那么,相信的人要效法耶稣的什么模样呢?上帝已经计划要相信耶稣的人有以下的模样:

- a. 顺服上帝, 就如耶稣顺服上帝一样;
- b. 身体复活, 就如耶稣的身体从死里复活一样。

上帝使相信耶稣的人跟耶稣一样,亦即要「使祂的儿子在众多弟兄中作长子」 (εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν πρωτότοκον ἐν πολλοῖς ἀδελφοῖς)。「长子」 (πρωτότοκον) 的意思是首生的。这个首生的是什么意思呢?这里的首生是指时间上的领先,就是耶稣的身体复活成为以后相信耶稣的人之初熟的果子。以后相信耶稣的人也要如耶稣一样,身体复活,成为继承上帝产业的人。所以,耶稣已经身体复活了,祂就成为以后相信耶稣的人要继承产业的长子、初熟果子或先锋。

上帝预先知道(προγινώσκω)和预定(προορίζω)相信的人有耶稣的样式,这表示在苦难中的基督徒可以得到确据,因为他们是被上帝认识和预定的,他们是在上帝的计划之中经历上帝借着耶稣所施行的拯救计划。上帝为被拯救的人所计划的得以实现,因为上帝是信实的。所以,人被上帝拯救的目的,是要像耶稣基督,经历身体的复活,在行为上被更新。因此,罗马书八章 29 节可翻译为: 「因为祂预先知道那些爱神的人,祂也预先决定他们像祂儿子的模样,为要祂的儿子在众多弟兄们中持续是长子。」

# 7. 蒙上帝救赎的人(八30)

上帝预定了拯救的计划,并且也透过耶稣实现了这个拯救的计划。那些爱上帝的人就是已经经历了上帝拯救计划的实现。因此,这些爱上帝的人是怎样的人呢?罗马书八章 30 节说: 「预先所定下的人又召他们来;所召来的人又称他们为义;所称为义的人又叫他们得荣耀。」(οῦς δὲ προώρισεν, τούτους καὶ ἐκάλεσεν·καὶ οῦς ἐκάλεσεν, τούτους καὶ ἐδικαίωσεν·οῦς δὲ ἐδικαίωσεν, τούτους καὶ ἐδόξασεν.)这节经文的上文是说到万物盼望得着释放,脱离败坏的奴役。更远的上文也说到人借着耶稣被释放,脱离罪权势的捆绑。在一贯释放人脱离罪权势的上文思路下,这节经文的「为义」或「称义」(ἐδικαίωσεν)可以被解释为「释放」,而不是「宣告无罪」。把「称义」(ἐδικαίωσεν)解释为释放的意思也符合这段经文的思想脉络,因为圣灵帮助相信耶稣的人脱离罪的权势和死的辖制(罗八 2)。

另外,这节经文中的「人」( $o\hat{v}\varsigma$ )是指罗马书八章 28 节所说的那些爱上帝的人,并且这节经文的动词是简单过去式,表达格言式的动作。格言式的动作是说明宇宙性的真理或一般的事实。这表示预定( $\pi\rhoo\acute{\omega}\rho\iota\sigma\epsilon\nu$ )、呼召( $\dot{\epsilon}\kappa\acute{\alpha}\lambda\epsilon\sigma\epsilon\nu$ )、称义

(ἐδικαίωσεν)及尊荣(ἐδόξασεν)是信实的上帝所要做的事,这是宇宙性或一般的真理,是已经在爱上帝的人身上成就了。爱上帝的人是一位已经在基督里、被上帝预定、呼召、称义及尊荣的人,而不是说因为人被预定,所以就被呼召;因为人被呼召,所以就被称义;因为被称义,所以就被尊荣。这其实和加尔文的预定论有相似的地方,亦即加尔文的预定论是在救恩论里论述,表达信主的人是一位已经被上帝肯定救赎的人,而不是表达一个人的信主与否是已经被决定了。过去,我们认为一个人是已经被上帝预定了,所以他/她才会被上呼召、称义和尊荣。可是,保罗在这里却说,爱上帝的人是借着相信耶稣而在基督里成为爱上帝的人,而爱上帝的人是已经在基督里而成为一位被上帝预定、呼召、称义及尊荣的人。所以,我们不是因为被上帝预定、呼召、称义及尊荣而在基督里,我们反而是因为在基督里而成为一位被上帝预定、呼召、称义及尊荣的人。

保罗或许是在这里肯定犹太基督徒和外邦基督徒的救恩,是一个已经被上帝预定、呼召、称义及尊荣的人,因为下文就说到没有任何事可以使相信的人与上帝的爱隔绝,原因是因为上帝是信实的,祂必守约施慈爱。这其实是在肯定上帝的信实所成就的救恩,也肯定犹太基督徒和外邦基督徒的救恩。因此,罗马书八章 30 节可翻译为: 「并且,祂预先决定的那些爱神的人,祂也呼召他们;而且,祂呼召那些爱神的人,祂也释放他们,并且,祂释放那些爱神的人,祂也尊荣他们。」

### 五、无法隔绝的爱(八31~39)

既然上帝因祂的信实而预定、呼召、称义及尊荣那些相信耶稣的人, 那这些相信 耶稣的人如何肯定他们的未来是在上帝手中呢?

### 1. 苦难中有上帝的帮助(八31~32)

罗马书八章 31~32 节说: 「既是这样,还有什么说的呢? 神若帮助我们,谁能敌挡我们呢? 神既不爱惜自己的儿子,为我们众人舍了,岂不也把万物和他一同自自地赐给我们吗?」(Τί οὖν ἐροῦμεν πρὸς ταῦτα; εἰ ὁ θεὸς ὑπὲρ ἡμῶν, τίς καθ' ἡμῶν; ὅς γε τοῦ ἰδίου υἰοῦ οὐκ ἐφείσατο ἀλλὰ ὑπὲρ ἡμῶν πάντων παρέδωκεν αὐτόν, πῶς οὐχὶ καὶ σὺν αὐτῷ τὰ πάντα ἡμῖν χαρίσεται;)虽然我们会面对苦难,但上帝使万事互相效力来帮助我们,圣灵也帮助我们,为我们在上帝面前祷告。这表示我们是在上帝手中,上帝会看顾信靠祂的人,因为上帝是信实的。既是这样,我们还要说什么呢?上帝既然坚决地要拯救我们,谁还能敌挡我们呢?谁还能说我们不配被上帝拯救呢?答案是没有。这或许也回应了犹太基督徒和外邦基督徒对彼此排斥的问题,以及他们质疑上帝信实的问题。上帝既要拯救我们,就没有任何人可以敌对上帝所拯救的儿女,也就要彼此接纳而去除阶级之分和歧视之苦。

上帝如何帮助我们呢?就是把自己的儿子耶稣基督,为我们舍了,死在十字架上,三天后复活,胜过罪和死的辖制。上帝为我们把自己的儿子舍了,显示上帝对我

20

们长阔高深的爱。所以,上帝既然这样爱我们,那么,祂必会把万事或是一切有关救恩的事联同基督一同白白地赐给我们。这节经文的「万物」(πάντα)不是指受造之物,而是指一切或所有的事情。这些事情或许是指我们身体得赎蒙救恩的事。我们身体得赎蒙拯救的事是与基督一同白白地赐给我们的。这表示我们这些爱上帝而被上帝预定、呼召、称义及尊荣的人是上帝所要拯救的人,身体得赎的盼望必会实现,尽管会面对许多的困难。因此,罗马书八章 31~32 节可翻译为: 「那么,我们对这些事还要说什么呢?若 神为我们着想,谁还能敌挡我们呢? 神甚至不顾惜自己的儿子,反而为我们所有人把祂的儿子交了出来,祂不也肯定连同祂自自地赐给我们一切事吗?|

# 2. 上帝藉基督施行拯救 (八 33~34)

既然上帝会拯救我们到底,那么,「谁能控告 神所拣选的人呢?有 神称他们为义了。谁能定他们的罪呢?有基督耶稣已经死了,而且从死里复活,现今在 神的右边,也替我们祈求。」(τίς ἐγκαλέσει κατὰ ἐκλεκτῶν θεοῦ; θεὸς ὁ δικαιῶν·τίς ὁ κατακρινῶν; Χριστὸς (Ἰησοῦς) ὁ ἀποθανών, μᾶλλον δὲ ἐγερθείς (ἐκ νεκρῶν), ὃς ἐστιν ἐν δεξιᾳ τοῦ θεοῦ, ὃς καὶ ἐντυγχάνει ὑπὲρ ἡμῶν.)(罗八 33~34)这节经文的「人」是指罗马书八章 28 节那些爱上帝的人。他们是已经被上帝预定、呼召、释放及尊荣的人。所以,上帝所拣选的人就是爱上帝的人。既然爱上帝的人是已经被上帝释放脱离罪权势的人,那他/她就无法再被任何人控告了。所以,谁能控告上帝所拣选的人呢?没有人,因为上帝是那位「称他们为义」(δικαιῶν)或是释放人脱离罪权势的上帝。这位释放人脱离罪权势的上帝已经释放被上帝拣选的人,脱离了罪权势的捆绑。因此,任何人就无法再控告被上帝拣选的人。保罗在这里的论述其实和罗马书三章 24 节类似,就是上帝在基督里拯救相信的人脱离罪的权势。接着,保罗在罗马书三章 25 节就指出上帝把耶稣设立为施恩座以处理相信耶稣的人之罪恶的问题。这其实就是罗马书八章34 节所说的内容。

罗马书八章 34 节说谁将是那位在定罪之后判刑罚的人呢?就是耶稣基督,祂已经死了,也已经从死里复活了,在上帝的右边,为我们代求,以免除我们的刑罚。这其实与罗马书三章 25 节的景况类似,耶稣这施恩座免除人的过犯和刑罚。因此,罗马书八章 33~34 节就表达了上帝借着耶稣基督释放人脱离罪的权势,而耶稣就免除人的过犯和刑罚。这与「宣告无罪」的情境无关。因此,我们可以把动词「为义」或「称义」(δικαιῶν)解释为「释放」。这样的解释跟一般把动词「称义」解释为「宣告无罪」是不同的,是我们可做的另一个可能解释。

另外, 耶稣被高升到上帝的右边 (ἐν δεξιῷ τοῦ θεοῦ) 是表达一种至高无上的权柄, 而不是一种空间或地方性的描述。所以, 耶稣基督作为主, 拥有至高无上的权柄和能力, 超越宇宙万有, 那么, 祂就能帮助受苦的我们, 为我们代求。不单是圣灵为我们代求, 耶稣基督也为我们代求。这其实就给受苦的我们一种安慰、鼓励和确据, 因为上帝爱我们。

因此, 罗马书八章 33~34 节可翻译为: 「谁能提出控诉敌对 神所拣选的人呢?那位释放人的是 神;那位定罪人的是谁?就是那位死了,但更确切些说,那位从死人中被复活的,是基督耶稣。祂是在 神的右边,也不断为我们代求。

### 3. 苦难无法隔绝基督的爱(八 35~36)

既然上帝爱我们,那就没有任何事情可以使我们与上帝的爱隔绝。罗马书八章 35~36 节说: 「谁能使我们与基督的爱隔绝呢?难道是患难吗?是困苦吗?是逼迫吗?是饥饿吗?是赤身露体吗?是危险吗?是刀剑吗?如经上所记:我们为你的缘故终日被杀;人看我们如将宰的羊。」(τίς ἡμᾶς χωρίσει ἀπὸ τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ; θλῖψις ἢ στενοχωρία ἢ διωγμὸς ἢ λιμὸς ἢ γομνότης ἢ κίνδυνος ἢ μάχαιρα; καθὸς γέγραπται ὅτι Ἔνεκεν σοῦ θανατούμεθα ὅλην τὴν ἡμέραν, ἐλογίσθημεν ὡς πρόβατα σφαγῆς.)世间的苦难、困苦、逼迫、饥饿、危险、刀剑等,或是可以简化为:无路可走(困苦、逼迫)、缺食无衣(饥饿、赤身露体)、生命危险(危险、刀剑),这些患难都有可能使我们不再爱基督,不再与基督一同受苦,可是,基督对我们的爱却无法被这些事物隔绝,无法使基督不再爱我们。基督爱我们的心借着祂在十字架上的受死和复活已经向我们显明。所以,我们要忍耐到底。

为何我们会面对这些苦难?因为我们为基督而活,所以我们就会遇到这些苦难。保罗也引用诗篇四十四篇 22 节「我们为你的缘故终日被杀、人看我们如将宰的羊」来鼓励当时受苦的基督徒说:为基督受苦的事是上帝早已知道的事,为基督而活就会遭受一些无辜的苦难。所以,我们要做的是:忠于基督到底,因为基督的爱不会离开我们。因此,罗马书八章 35~36 节可翻译为:「谁能分开我们离开源自基督的爱呢?是患难吗?是困苦吗?是迫害吗?是饥饿吗?是赤身露体吗?是危险吗?是刀剑吗?正如经上记载:我们因为你终日被杀,我们被看为如同为了被宰杀的羊。

#### 4. 苦难中经历得胜与神的爱(八 37~39)

保罗指出,任何苦难都不能使我们与基督的爱隔绝,因为靠着爱我们的主,我们在一切受苦的事上可以完全得胜。所以,他在罗马书八章 37 节说: 「然而,靠着爱我们的主,在这一切的事上已经得胜有余了。」(ἀλλ' ἐν τούτοις πᾶσιν ὑπερνικῶμεν διὰ τοῦ ἀγαπήσαντος ἡμᾶς.)完全胜过(ὑπερνικῶμεν)什么事呢?就是治死肉体的私欲、胜过各种的苦难、能够攻克己身等。基督徒完全得胜不是说基督徒的人生从此就没有苦难,而是在苦难中可以靠主穿越一个个的苦难,生命也在一个个的苦难中不断成长。所以,苦难不能动摇我们对上帝的信靠。由于上帝、基督和圣灵爱我们、帮助我们、与我们同在,这使我们能面对一切苦难而大获全胜。

为何我们能面对一切苦难而大获全胜呢?保罗在罗马书八章 38~39 节说: 「因为我深信无论是死,是生,是天使,是掌权的,是有能的,是现在的事,是将来的事,是高处的,是低处的,是别的受造之物,都不能叫我们与 神的爱隔绝;这爱是

在我们的主基督耶稣里的。」(πέπεισμαι γὰρ ὅτι οὕτε θάνατος οὕτε ζωὴ οὕτε ἄγγελοι οὕτε ἀρχαὶ οὕτε ἐνεστῶτα οὕτε μέλλοντα οὕτε δυνάμεις οὕτε ὕψωμα οὕτε βάθος οὕτε τις κτίσις ἑτέρα δυνήσεται ἡμᾶς χωρίσαι ἀπὸ τῆς ἀγάπης τοῦ θεοῦ τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ κυρίῳ ἡμῶν.)保罗相信人无论生或死或是人生的过程或命运,面对的是灵界的权势(天使/魔鬼)或是罗马政府的压迫(掌权的、有能的),还是时间(现在、将来)或空间(高、低)的事,这一切对象或事情都无法使我们与上帝的爱隔绝。所以,保罗在罗马书八章阐明,上帝赐下圣灵和其能力给我们,使我们能顺服圣灵,行出律法对义的要求,并且,不管在怎样的情况下,都不能叫我们与上帝的爱隔绝。这再次重申了上帝是信实的观点。

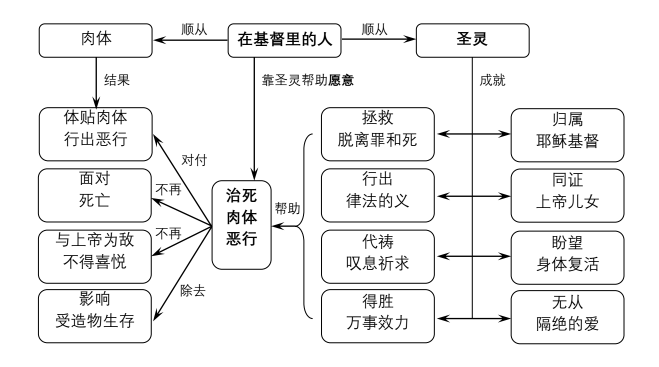
因此,罗马书八章 37~39 节可翻译为: 「然而,借着那位爱我们的,我们在一切事上完全胜利。因为我确信,既不是死,也不是生,不是天使,不是掌权的,不是现在的事,不是将来的事,不是有能的,不是高处的,不是低处的,也不是任何别的受造之物,将能分开我们离开源自一神的爱;这爱是在我们的主基督耶稣里的。

### 六、圣灵帮助的出路: 胜过苦难与挣扎

基督徒的生活有软弱和挣扎吗?有,可是若这个软弱和挣扎是与道德性的犯罪有关,那就要靠圣灵的帮助去对付和治死。若这个软弱和挣扎是一种身体的耗竭,或是对人生的无力感,那也要靠圣灵的帮助去好好休息,或是厘清软弱和挣扎的原因,以寻求上帝的帮助,或是寻求较成熟基督徒的帮助。所以,基督徒有挣扎不是犯罪。基督徒有挣扎,但必须倚靠耶稣和圣灵胜过。不倚靠耶稣和圣灵,必在挣扎中失败。基督徒要选择倚靠耶稣和圣灵,按照圣灵的引导行事为人,并积极治死肉体的私欲。要记得,基督徒的挣扎不是不能做到的挣扎,而是愿不愿意去做的挣扎。

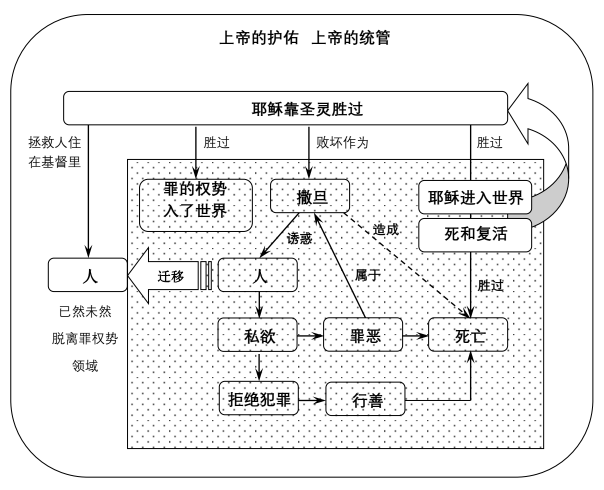
为何我们需要去处理身体的恶行或是软弱及挣扎呢?因为我们的恶行会影响我们生命、家庭、职场、生活环境,以及影响受造之物的生存机会。可是,由于上帝爱我们,所以祂就借着耶稣基督为我们胜过肉体的挣扎、罪的权势和死亡的辖制,并赐下圣灵给我们,使我们可以在各样软弱和挣扎中,愿意去行而得胜有余,行出上帝喜悦的生活样式,长成基督的样式,并有将来身体的复活盼望,领受上帝无比的荣耀。这样的盼望必会实现,因为没有任何一样事物能使上帝这样的爱与我们隔绝。这爱是在基督里的。信实的上帝必成就这事。而上帝所要成就的目的,就是信靠祂的人长成基督的样式。

图(25)描述了罗马书八章的思想脉络。在基督里面的人就脱离罪的权势和死的辖制。他们若顺从圣灵,那么,他们就会经历圣灵所要成就的事,亦即使相信耶稣的人归属耶稣基督、同证是上帝儿女、成就身体复活盼望、经历无从隔绝的死、蒙拯救脱离罪的权势和死的辖制、行出律法的义、有圣灵说不出叹息的代求,及经历得胜有余的万事互相效力。圣灵所要成就的这一切就帮助在基督里的人治死肉体的恶行,以致他们不再体贴肉体,不再行出恶行,也不与上帝为敌,而脱离死的辖制,并不再使受造之物受苦。



[图 25]: 罗马书八章思想脉络图

图(26)则描述了上帝的统管如何借着耶稣基督道成肉身使人脱离罪权势的捆绑。这当中也有撒旦对人的诱惑。上帝创造万物,护佑和统管整个世界。可是,亚当一人的犯罪行动使罪的权势进入世界,进而造成人的死亡,使人被罪的权势和死亡的辖制。人在罪的权势之下生活,受罪权势的影响,也受撒旦的诱惑,以致人在肉体中产生私欲,进而行出罪恶,结出死亡的果子。若人对付私欲,拒绝行恶,但还是无法脱离罪的权势和死亡。可是,上帝爱世人,祂就差派耶稣道成肉身,进入罪权势作王的世界。耶稣就借着属于罪权势之肉体的样式,死在十字架上,并在三天后借着圣灵复活。耶稣就靠着圣灵胜过罪的权势和死亡,使相信祂的人从罪的权势出来,转移迁入住在基督里,从而不再受罪权势的捆绑,也有身体复活的盼望。只是这样的情况是已然未然的状态,盼望耶稣再来时的完全得胜。



[图 26]: 上帝的统管、耶稣基督、罪权势和 撒旦对人的影响

既然人无法靠律法胜过罪的权势,那犹太人怎么办呢?他们族群的优势是否能使他们翻转律法的劣势呢?保罗将在接下来的罗马书九章论述。